
Source: Стратегии на образователната и научната политика

Strategies for Policy in Science and Education

Location: Bulgaria

Author(s): Jordan Banev

Title: Изграждане на творческата личност, като цел на възпитанието, и форми на принуда 
при нормативното възпитателно-образователно общуване
The Upbringing of the Creative Person as a Goal of Education and the Forms of Compulsion 
in Normative Educational Communication

Issue: 4/2018

Citation 
style:

Jordan Banev. "Изграждане на творческата личност, като цел на възпитанието, и форми 
на принуда при нормативното възпитателно-образователно общуване". Стратегии на 
образователната и научната политика 4:356-386.
https://www.ceeol.com/search/article-detail?id=679000

The Central and Eastern European Online Library

The joined archive of hundreds of Central-, East- and South-East-European  publishers, 
research institutes, and various content providers

You have downloaded a document from

https://www.ceeol.com/search/article-detail?id=679000


CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

356

Strategies for Policy  
in Science and Education

 Volume 26,  
Number 4, 2018

Стратегии на образователната 
и научната политика

ИЗГРАЖДАНЕ НА ТВОРЧЕСКАТА ЛИЧНОСТ, 
КАТО ЦЕЛ НА ВЪЗПИТАНИЕТО, И ФОРМИ  

НА ПРИНУДА ПРИ НОРМАТИВНОТО
ВЪЗПИТАТЕЛНО-ОБРАЗОВАТЕЛНО ОБЩУВАНЕ

Йордан Банев
Музикална академия „Проф. Панчо Владигеров“ – София

Резюме. Настоящият текст изхожда от разбирането за творческия ха-
рактер на личността, който се определя от присъщите на всяко дете твор-
чески заложби. Те не се отнасят към едно или друго конкретно изкуство 
или начинание, а към изначалната възможност всеки, започвайки от дете-
то, да може да претворява себе си. В педагогически план, това предпола-
га, че изграждането на личността, като цел на възпитанието, се обуславя 
от изграждането на творческите заложби на детето. В общото училище 
начинът на работа е групов и това налага неговия групово съобразен под-
ход, както и функционирането на регулативни механизми. Статията опис-
ва някои от тях като действащи форми на принуда, които влизат в проти-
воречие както с възможността за разгръщане на творческите заложби на 
детето, така и с принципни положения на възпитанието, непроменени от 
древността до днес.

Keywords: pedagogy; creative person; responsibility; communication; 
surveillance; freedom

Studium discendi voluntate constat, 
quae cogi non potest.

Ученолюбието се отстоява с волята, 
която не може да бъде принудена.1)

Квинтилиан

Male, igitur, pueris consulunt, 
qui invitos ad studia adigunt.

Затова зле общуват с децата тези, които 
пряко волята им ги водят към учение.2)

Коменски

Education for Sustainable Development
Образование за устойчиво развитие



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

357

Изграждане на творческата личност...

1. Творческата личност 
Учебната стая в училище се свързва със и обуславя общуването, което, 

както нормативно, така и теоретично, си поставя за цел последователно да 
отстоява възпитаването и образоването на детето в творческа личност. Лич
ността е понятизирана като творческа, тъй като изграждането ѝ зависи от 
разкриването и разгръщането на нейните заложби. Творчески са онези за-
ложби, които, след като се проявят, се свързват не толкова с когнитивно на-
учаваното, колкото със самостоятелно, нестандартно мислене, а оттук съот-
ветно и с развитие в областта на пеенето и свиренето, художеството и играта. 
С други думи, свързва се с тип деятелност и мисловна поместеност, за които 
е неприложим еднозначен, стандартизиран критерий. От една страна, няма 
дете без такива заложби, както и стандарт за дете, а от друга – заложбите са 
всякога различни за отделните деца. Ето защо от посоченото общуване се 
изисква да е едновременно педагогическо и педагогично. Педагогическото 
се свързва с педагогиката, като наука и институционална грижа, т.е. с пред-
намерени и целево положени институционални възпитателно-образовател-
ни действия-въздействия, както и с условията за тях (училищната учебна 
стая не може да не е подчинена на държавно-министерски разпоредби и 
законови определения). Педагогичното, от своя страна, е отношение и начин 
на общуване, които сами биват пример за грижа, трудолюбие, лична отго-
ворност, възпитаност, любознателност и пр.3) Като обединител на педагоги-
ческо и педагогично, (пред)училището е среда на целенасочено и планирано 
общуване, което цели да повлияе по определен начин върху възпитавания, 
а именно – като отчита и се съобразява с неговите заложби, т.е. градейки 
творческата личност у него, чрез подхождащото за целта педагогическо вза-
имодействие да го приобщи към дадени възпитателни образци, определени 
стандарти на образование, обществени порядки, норми и законови положе-
ния4). Това, от своя страна, обяснява защо всяко възпитание и образование в 
училищна среда не само предпоставя развитието на тези заложби, като своя 
първостепенна цел5), но и същевременно винаги е приобщаващо към твор-
чеството, като образец за личностна реализация. То, образованието, не може 
да съществува без конкретния пример, който на нормативно-възпитателно 
равнище се олицетворява от „образцовите“ личности. Училището неизбеж-
но се основава на подобен пример и обучението неминуемо цели приобща-
ването, „приобществяването“ към общността (associetas) на едни или други 
образцови хора творци6). Хората от такъв ранг – често вземани за патрони 
на учебните заведения – се посочват на учениците като сътворили нещо 
значимо в рамките на дадена ценностна система. Учителят е водачът към 
образците и затова по писани и неписани закони му се вменява той самият 
да е образец: да има творчески подход към учениците и урока; да е открит и 
доверчив и да внушава същото, да бъде пример в нравствено, образовател-



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

358

Йордан Банев

но и дори научно отношение; да е постоянен в грижата и търпението, да е 
състрадателен и честен, да си държи на думата, да помага и пр. Учителят е 
именно този, който е по-голям – на латински magister – и в общуването си с 
децата е призван да ги води именно към „по-високите“ нива във всяко едно 
отношение. Тук са отговорността, изкуството, творчеството, авторитетът и 
свободата на педагога, а впоследствие – и на неговите възпитаници. Учите-
лят е първата, вече изградена творческа личност, която учениците – в нача-
лото интуитивно, а впоследствие осъзнато – тръгват да следват като начин 
на собствената си поставеност в света. 

Основополагащо за общата теория на възпитанието е разбирането за човека 
като всестранно и винаги нуждаещо се от ръководство и грижа за телесното, 
душевно-духовното и умственото си укрепване и израстване7). Тъй като дете-
то не е самостоятелно и не може да се погрижи само за себе си, теоретичната 
педагогика и нейното въплъщение в нормативните актове подчертават изклю-
чителната важност на посочената нужда преди всичко за него – обучението на 
децата се приема за първостепенна грижа-задание от страна на възрастните 
и на обособените за тази цел институции8). Доколкото семейството не може 
да поеме посоченото всестранно обучение на детето, то търси допълнителна 
подкрепа от нарочно подготвили се в определена възпитателно-образователна 
област хора – учителите. Те, от своя страна, непрестанно поддържат и разви-
ват у себе си онова, което трябва предадат на децата. Така децата отиват да 
се учат с доверие в учителя, а учителят отива да преподава, като вече няколко 
хиляди години спокойно казва: γηράσκω ἀεὶ διδασκόμενος – „Възраствам, като 
винаги съм обучаем“9).И двете страни очакват най-доброто една от друга, кое-
то е, на първо място, очакване за качество на отношенията и едва след това 
– за натрупвания от количествен характер. Подобна предразположеност е по 
преимущество творческа, тъй като именно начинът и отношението „как“ са 
първото и главното в творчеството. Да очаквам най-доброто и да се стремя 
към него, означава всеки ден да правя, да творя себе си „по-добър“ в някаква 
посока, буквално да се облагородявам. 

Така поставените основи на възпитанието не са се променили на европейс
кия континент и с лекота можем да кажем, че са в сила от Античността до 
днес. У нас научно-педагогическата литература не се различава в принципите 
си и независимо от историко-социалните промени, цели същото всестранно 
възпитаване на детето като отговорна личност, здрава в телесно и душевно 
отношение, отличаваща се със самостоятелност на мисленето и способна за 
намиране на творчески решения и подходи в сферите, в които посвещава и ще 
посвети усилията си10). В най-сбит вид тези основи могат да бъдат изказани 
така: вътрешната творческа работа изгражда възпитавания/обучавания отвът
ре, а творческият пример, който той вижда, го гради отвън. А към творческата 
деятелност насилието е неприемливо. И нашият народ изразява това посло-



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

359

Изграждане на творческата личност...

вично безапелационно: Насила хубост не става. Едва подобно, неповторимо 
и свръхотговорно отношение овъзможностява личността. 

2. Нормативен характер на възпитателно-образователния процес 
Водещите български изследвания в областта на възпитанието поставят, от 

една страна, личностно-творческия принцип за водещ в педагогически сми-
съл, а от друга страна, предполагат нормативно обосноваване за неговото по-
стигане. Отношенията между двете страни изграждат динамиката на педаго-
гическия процес и определят методологико-функционалните обсъждания и 
трактовки в тази посока.

2.1. Външноучилищна принудителност 
Откъм нормативно-задължителния си характер педагогическият процес 

има особеността и свойството да е принудителен. Принудата е в две посоки. 
Първата посока може да бъде наречена „правно-организационна“. В нея се 
открояват няколко страни. 

А) Детето от твърде ранна възраст (5 г.) до 16 години е задължено да по-
сещава учебни занимания11). Законът не дава на детето избор и всяко дете 
трябва да отиде на предучилище и на училище.12) Тук свобода (избор и лично 
решение) не е предоставена. Основанието за подобно задължаване се извеж-
да както от „правото на образование“ за всеки13), така и от положението, че 
до определена възраст детето не взима самостоятелни обществено отговорни 
решения и съответно не се ползва с всички положителни и отрицателни (рес-
триктивни) аспекти на гражданските права14). И все пак въпросът за това дете-
то да не желае и да има право да не отиде на училище, остава. Той не може да 
бъде снет по силата дори на приет държавен закон. Обратно, еднаквото право 
на положителен и на отрицателен избор попадат в пълно противоречие и се 
самоизключват по силата на законовото задължаване детето да ходи училище 
(което пък само по себе си не може да гарантира образоваността на когото и 
да било). Противоречието се задълбочава, ако се съобрази, че законът, който 
задължава един баща да заведе детето си на училище, също така пряко се 
намесва в онази „среда“, която е възможно най-близка и естествена на детето 
и която, на свой ред, е определяща за принципите на друг закон – за защита 
на детето. Тази „среда“ е семейството.15) Макар върховният закон на Бълга-
рия изрично да формулира, че семейството е „под закрила на държавата и 
обществото“16) (а не например „под собственост на държавата“), на практика 
семейната воля, както като отделни лица, така и като цяло, е подчинена на 
държавната. Например дори ако една майка е учен с международен авторитет, 
и на нея ѝ е законово забранено да решава кое по отношение на образование-
то и социализацията е най-доброто за детето ѝ. Това го решават съответните 
квалифицирани лица и органи17). Стига се до такива размери на намеса на 
институционалния апарат в семейството, че дори се внасят предложения то 



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

360

Йордан Банев

да бъде изключено не само като основен възпитател, но и въобще като фактор 
в ценностната и житейската ориентация на детето.18) При такива перспекти-
ви педагогическото общуване се изменя в принудително информиране и из-
граждане на разбирания и навици, които тотално се определят от различни 
специализирани институции и се изискват като образователно-възпитателни 
стандарти въз основа на предварително подписани документи. Ярък пример 
са „Стандартите за сексуално възпитание/образование в Европа“, които пред-
виждат на 0 – 4-годишни деца (sic!) „да се предостави информация за [… ] 
усещане на радост и удоволствие от допира със собственото тяло, мастурба-
ция в ранна възраст, изследване на собственото тяло и на половите органи“, а 
като навици по отношение на сексуалността „децата да се научат […] да осъз-
нават джендърната [си?! – Й.Б.] идентичност“.19) Тук възпитанието, изравнено 
с образование (от лат. educatio), не е личностно, нито пък творческо, а инстру-
ментално – лост на един всеобхватен, постоянен и целенасочен контрол от 
страна на държавата20). Семейството, от своя страна, не само по отношение на 
децата и възпитанието им, но и по принцип загубва онтологико-уникалното 
си естество, приемайки най-вече функционална роля21).

Ако детето е онзи, който не желае училището (а иска например да се учи у 
дома), това неминуемо води до напрежение в семейството (често пъти „висо-
ко“) и не е ясно как педагогично да му бъде обяснено, че „няма избор“ и съ-
щевременно да не се насили свободата на волята му . В такъв случай едва ли е 
мислимо, че то не ще застане да се бори за собствената си воля със средствата, 
с които разполага, и няма да се противи на изцяло външното за него, тоест 
вменявано му „право“ да ходи на училище. Когато въпреки усилията му това 
право му бъде наложено и вменено, това означава, че педагогиката е изпре-
варила развитието на възпитавания, а именно – предварително е поставила 
детето в положението на вече пораснал, зрял човек, който отстоява правата си 
на образование (събирателно понятие за зрелостта на моята любознателност), 
осъзнато вече и прието като „най-добрата необходимост за мен“. 

Но принудителното образователно правораздаване може да повлияе в по-
ложителна посока за една от аргументативните страни в теорията на възпита-
нието. Тя касае авторитета, т.е. образеца. По принцип, ако едно дете не желае 
и не разбира, и не осъзнава някаква дейност и пряко желанието си приеме 
усилие, което баща му иска от него, то се покорява на неговия авторитет. Ако 
пък, в идеалния случай, самият баща изпълнява и живее с усилието, което 
изисква или налага, тогава детето вижда и приема, макар и принудено, него-
вия личен пример. Впоследствие то може и да го отхвърли, но така или иначе 
това ще бъдат педагогични взаимоотношения на личностно ниво и въпрос на 
ясна позиции и избор. Училището обаче е безличен „авторитет“ (сякаш това 
не е оксиморон за възпитанието и авторитетът може да бъде без автор22)) и 
на практика детето среща особена форма на насилие: още от 5-годишно да 



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

361

Изграждане на творческата личност...

се подчини на анонимен и абстрактен, напълно външен както за него, така и 
за семейството му педагогически авторитет-механизъм. Но подчиняването на 
подобен авторитет, независимо че не може да дойде по линията на приемане 
на личен пример (институционалният режим не е ничий личен живот), все 
пак извежда тезата за неолибералната, постмодерна образователна парадигма 
(накратко – „без авторитети“) като самоопровергаваща се, т.е. абсурдна, най-
вече в педагогичен план23). Дори напротив, принудителното образоване, или с 
други думи, налагането на децата да се подчинят на абстрактната нормативна 
воля, поставя като безусловна темата за неотменимостта на авторитета. Съот-
ветно отпадането на авторитетите в плана на личната и ценностната ориента-
ция става contradictio in se.24) Идеята да отпаднат авторитетите, неявно почива 
върху опитите да се наложи безличният „авторитет“ на институцията като 
самоподразбиращ се и неподлежащ на коментар. 

Б) Организирането на учебния процес става по подобие на принципа на 
военната наборна служба. За училище децата именно „се набират“ според го-
дината им на раждане. В учебната стая те са винаги връстници, независимо че 
още от детската градина нормативът за техния брой е променлив25). И макар 
в теорията на възпитанието принципът на обучение „да следваме природата“ 
(Еразъм, Коменски, Песталоци) да не е изоставен, задължителният принцип 
на възпитателно-образователно израстване във „връстнишка“ класна стая 
противоречи на природата на съществуване26). Естествено по природа ние от 
раждането си сме с по-големи и по-малки от нас и разбира се, общуването ни 
с тях е коренно различно от училищното. Това естествено общуване продъл-
жава дори и след успешно преминаване на задължителния 11-годишен период 
на училищна социализация с връстници (от 5 до 16 г.). След този етап/период 
„на социализация“ ние влизаме, или по-точно – отново се връщаме, в социум, 
в който вече преживяната социализация вече не се среща. С други думи, пред-
видената в училището подготовка за живота е неминуемо неестествена и няма 
как да не се обвърже с неестествено поведение и общуване, което, на свой 
ред, не може да е част от естествено разгръщане на творческите потенции 
на личността. Тази социализация е редукция на детските жизнени ситуации, 
изрезка от живота и поради това също е принудителна27). За свидетел на пло-
довете от неестественото приобщаване и общуване могат да бъдат посочени 
непрестанните недоволства и обществени „сигнали“, че зрелостниците не са 
житейски зрели и респективно, че „сегашната“ класно-урочна образовател-
ната система трябва да се подобри. Заедно с това обикновено твърдим, че 
учениците трябва повече да учат, за да се подготвят, т.е. да узреят за живота. 
В едно семейство обаче децата никога не „идват“ по този принцип – по задъл-
жителен наборен и състезателен начин, и никога не се подчиняват на подобен 
механизъм на присъствие и приобщаване. В България (независимо от етносни 
и верски ориентации), както по презумпция, така и исторически, семейството 



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

362

Йордан Банев

и домът се градят на съвсем други начала, които поставят училищния „дом“ в 
рязко противоречие с родния дом, откъдето семейният modus vinendi не може 
да не е в разрез с нормативно-училищния модус. Детските градини и учили-
щата могат само идеалистично да се наричат „градина“, „семейство“, „втори 
дом“. Като такива те са желани, но именно като такива са неосъществими. 
Задължителните детски и училищни домове и „семейства“ не са организми, а 
конгломерати, съединения на случаен принцип – и като начин на осъществя-
ване, и като смисъл. Тук взаимоотношенията могат да бъдат единствено неор-
ганични – както за педагозите, така и за децата – и затова ясното открояване 
на посочените характеристики (на неорганичност) може да предпази поне от 
предоверяването на тези „домове“ и „семейства“, както и евентуално28) поло-
жително да повлияе на творческото изграждане на личността.

Стремежът за организиране и осъществяването на посочените изкуст-
вени домове (общности от социален тип) – на практика за цялото време на 
детството – подменя смисловото съдържание на изначалния естествен дом, 
семейството. Става трудно да се определи дали семейството и домът не са 
част от училището; дали училището не е по-важно от дома; дали училищните 
отношения не са по-съществени от семейните; дали училището и ученето не 
са най-важната страна на детството; дали изобщо семейството не е изместено 
от училището и подчинено нему, а може би дори и подменено с него. Години 
и даже десетилетия се осмислят откъм училището и се подчиняват на учи-
лищен режим. Много бащи и майки настойчиво желаят продължителност на 
детските учебни занимания до цял ден. Това е отразено дори в закона29). Ако 
детето е през целия ден в училище, се предполага, че това време ще му бъде 
ясно подредено – за учене, за самостоятелна подготовка (т.е. отново учене), 
за извънкласни занимания, за забавления и пр.30) Накратко, тенденцията е да 
няма неорганизирано детско време. Този режим често започва още от детска-
та градина, а понякога – и от детската ясла. Като изключим подготовката за 
следващия учебен ден, собственото време е оставено единствено за вечерта 
и за почивните периоди. Тоест времето за нерегламентирано общуване – за 
естествени преживявания (включително лудории, бели и опасности), за дей-
ности по лично усмотрение, за общуване в семейството, за „самодейно твор-
чество“ – се свежда до минимум. Но дори и почивните периоди, а не само 
вечерите, отново не са „мои“. Като не отчитам времето, откраднатото ми от 
телевизионния/компютърния екран, което също не е мое, тези периоди отново 
се осмислят през училището. Възприемам ги и ги мисля именно като почив-
ка от училището или подготовка за училище31). Вън от ваканциите, т.е. през 
учебната години, децата започват да имат реален институционален работен 
ден, при това с повече от 8 часа. В действителност те трябва да започнат да 
живеят с времесъзнанието на възрастните и с техния усет за дължина и съдър-
жание на деня; трябва „спешно“да възрастат32). Хронометричното спешаване 



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

363

Изграждане на творческата личност...

на децата се отразява отрицателно на умението им още от най-ранна възраст 
да общуват творчески неформално. Непрестанното втренчване в часовника 
и графика снижава чувството за житейски простор, свобода, топлина и дове-
рие, с които по преимущество се свързват домът, семейството, роднинство-
то и приятелството33). Подложен на постоянното „будилнично“, т.е. звънчево 
време, в училище ученикът не може да се почувства „у дома“. Поради ма-
щабите на формализацията въпросът за откритостта на учебното общуване 
и естеството на взаимоотношенията остава първостепенен. Въпросът е как 
педагогическото разписание и нормативната принудителност да не насилят 
(засенчат или ограбят) творческите прояви на личната свобода.

2.1.а. Ученето като педагогически дълг
Описаните дотук принудителни страни на педагогическия процес едва ли 

е приемливо да бъдат категоризирани като „задължение“ на детето, защото 
без съзнанието за дълг такова изискване няма смисъл. За детето чувството 
за дълг оживява след продължителното му вменяване, но преди това думата 
„дълг“ е лишена от съдържание и възможност за разбиране. Детето не влиза 
в морални и правови отношения и тепърва ще бъде учено на тях. Да ме научи 
волю-неволю „да съм длъжен“ и съответно „да съм виновен“, е в природата на 
задължителното училище, тъкмо понеже то не е място на свобода34). Морал-
ното задължение и правораздаването са изцяло теоретично условие, в която 
област детето не може да се помести и да живее в действителност. А именно 
самостоятелното изпитване и преживяването са в основата на детското разби-
ране35). В училището аз не мога да преживея изучаваното не само поради това, 
че нямам свобода за това, а и защото по определение училището е място за 
преподаване и учене, а не за преживяване. Децата не разбират задълженията 
(си), но принудата е с ясно съдържание на преживяване и е изцяло в обсега 
на техните способности за възприятие и откликване и психологията отдавна 
изучава какви защитни реакции поражда продължителната принуда. Деца-
та възприемат тази принудителна действителност достатъчно осезаемо, а и 
всички добре знаем (най-малкото защото помним детството си) колко трудно 
е за педагозите да убедят децата да се държат непритворно и естествено в 
стаята, а и въобще в училище. От друга страна, непритворното общуване е 
възпрепятствано от външнорежимната принуда детето постоянно „да слуша“ 
и да внимава?! „Слушането“ и „внимаването“ му се повтарят и внушават още 
преди да е тръгнало на училище. От първия до последния си ден всеки ученик 
сяда от около 8 ч. сутрин на чин (и вече не е свободен, а подчинен) и започва 
да слуша и да внимава по 40 – 45 минути, което в продължение на няколко 
часа с неусетно къси почивки продължава до около 13 ч. Следобед задълже-
нието вниманието му отново да е в училище, продължава с т.нар. „домашни“. 
Подобно изискване – постоянно да трябва да съм съсредоточен в какви ли не 
времеорганизирания и правила и все „да слушам“ какво ми казват – означава 



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

364

Йордан Банев

постоянно овъншностяване на вниманието и ментално-психична концентра-
ция, която не само не може да се гарантира от детето, но и опитът потвърж-
дава, че това масово не се случва. Детското съсредоточаване зависи, на първо 
място, от онова, към което детето има дълбоко вътрешно разположение. При 
толкова продължителна задължителна „програма по интереси“ е професио-
нално неиздържано и даже несериозно да се очаква от децата внимание и 
активно участие. И именно пасивността е отличителна за днешните ученици. 
Чудим се как да събудим вниманието им. Но за тях (а дори и за нас, големи-
те) е естествено при едно непрестанно чинно подредено ежедневие да търсят 
механизми за компенсация. Проблемът очевидно не е в организирането на 
времето и правилата, доколкото без такива е немислим който и да било живот 
в група. Проблемът е в тяхната мяра и изключително задължителен харак-
тер. Прекомерността на задълженията е в основата на детската „заспалост“ 
и нежелание за учене. Нарушено е равновесието между всичко, свързано със 
задължителното училище, от една страна, и с личните детски потреби – от 
друга. Последните неминуемо се свързват със свобода за много движение и 
игра, възможности за вътрешен живот, лични области на занимание семейно 
и друго (роднинско, приятелско) незадължително общуване и пр.

2.2. Вътрешноучилищна принудителност
Втората посока на принудата може да бъде наречена „вътрешносъдържа-

телна“. Тя се откроява в съдържателната страна на училищното общуване. 
То все още е съсредоточено изключително върху предметната страна на уче-
нето, върху какво, а не как (да) мислим36). Белег на това задължително учене 
са непроменимо устойчивите формулировки „учебен материал“, „изучавани 
предмети“, както и непрестанните притеснения от вида „как да преподадем 
(минем, наваксаме) предвидения/пропуснатия „материал“37). При този тип 
учене важното е точно да се заучи и възпроизведе преподаваемото, което се 
проверява чрез контролни, класни и „домашни“ работи. Стигаме дотам, че 
приемаме и утвърждаваме теста, респективно тестовата система, като най-
добрия начин за проверяване и отличаване на мисленето и по-общо на съоб-
разителността и интелигентността38). Очевидно е, че от подобна предметна 
позиция съобразяването с нагласите и начина на работа на конкретното дете, 
т.е. с неговата неповторимост, като начин и изява на мислене, става второсте-
пенно или отива на още по-заден план. Материално-тестовата позиция от-
праща към предварително зададени, т.е. стандартни решения, а възможност-
та за самостоятелно, т.е. творческо мислене се ограничава или самоснема39). 
Утвърждава се преимуществено един вид мислене – величинно проверимото 
или накратко аналитично-математическото. Отношението към това „какво 
значи да мисля“40), започва да се свежда до отдалечаване, разграничаване, 
анализ. Анализ на дадености. Децата се учат именно на такова отношение: 
не сами да изпитват, т.е. да преживяват и (пре)откриват нещата в целостта 



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

365

Изграждане на творческата личност...

им, а да могат да анализират и синтезират дадености. Такъв тип възпитател-
но отношение култивира особен култ – култа към данните. Всичко трябва се 
свежда до данни и база данни, до събиране и обработване на данни, статисти-
ка и информация, числа и цифри. Оттук ученикът свиква да мисли и да мери 
успеха си като число (оценка, процент). По-важното е, че това принизяване 
се възпитава не само у учениците, но и у педагозите. За нас, като педагози, е 
станало напълно естествено да не виждаме проблем в числото, като мерило 
на отношение. Просто мерим взаимоотношенията като съотношения. И урав-
няваме. Ученикът е само поредното съотношение, поредната ratio и correlatio. 
Също като ученика, ние анализираме елементи и после ги синтезираме – в 
едно число. Мисленето на ученика, в края на краищата, трябва да се приведе 
до едно число41). При такава нагласа дългогодишното общуване на учителя с 
ученика трябва щателно да се анализира и да се приведе до пълната необщи-
телност и отчужденост на абстракциите 6, 5, 4, 3, 2. Дори и да не желае, учи-
телят е задължен да сведе цялото си отношение към даден ученик до рамките 
на едно от зададените числа. Ученикът също е задължен да анализира себе 
си и да се види като число. Със задължителното, изключително аналитично  
(а не например партиципативно) образователно общуване ние поставяме де-
цата като проекция на приложната, технологичната научност и ги възпитава-
ме, че мисленето, ако не непременно, то най-вече е количествено – предметно 
и материално онагледимо, и не може да не дава проверими и повторяеми ре-
зултати и да се удостоверява посредством тях. Независимо от предполага-
емата си добронамереност такъв тип педагогическо общуване води към ми-
словно и емоционално обвързване изключително с количествени параметри, 
а не към отношения, които да се преценяват откъм критерии, различни от 
количествеността (напр. съучастие). Такова общуване цели не емоционална 
ангажираност, а ефективност и от учебно-методологическа гледна точка се 
съсредоточава върху функционалността: за дадено време децата трябва да 
покрият конкретни количествено проверими, повторяеми резултати. Не е не-
обходимо обаче да се подчертава, че функционалността и ефективността са 
същностни характеристики на машините. Тъкмо затова, ако бъдат взети като 
методологически репер за педагогическото общуване, не могат да предпола-
гат творческост и пристрастие у децата, тоест сърдечно отношение и съучас-
тие. Машинността е смислов антипод на изкуството. Няма пристрастна ма-
шина и точно затова тя не може да играе, нито да твори. Тя може да изпълнява 
заповеди, да достига показатели, но не и да твори, т.е. да отива отвъд (предза)
даденото и определеното. Откъм тази разлика възпитателно-образователното 
изкуство конститутивно изключва „безпристрастието“ и методологически по-
следното може да бъде определено като „педагогическа безпътица“. Налага-
нето в учебното общуване на подобен критерий (на продуктивност, изчисли-
телност и т.п.) възпитава децата не да се вживяват и така да учат, а (че трябва) 



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

366

Йордан Банев

„да се справят“ и да показват видими резултати. Възпитава „справяне“, а не 
„пребиваване“: справяне с „предмет“, а не пребиваване в занимание – нещо, 
характерно за творчеството. Още от първи клас обичайният въпрос-отговор 
е „какво имаме?“ – „имаме български“42). Оттук се получава, че възпитаваме 
децата не да им е интересно43), а да имат цифра, различна от 2 и „да минат“. 
„Изкарах“ е едва ли не най-естественият изблик на радост на успешно взет 
изпит. Тук дори античният олимпийски принцип за участие вече не е педаго-
гическо credo. Изискванията на учебния предмет-материал стават границите, 
в смисъл на максимум, на учебното общуване.

2.2.а. Знание и нормативни определения
Посочената изключителност и принудителност на „каквото“ в образова-

нието може да бъде разпозната и в значителната терминологична усложне-
ност като изискване дори за най-ранните възрасти. Действително преживя-
ното от един току-що начеващ ученик не може да бъде много. Областите на 
неговия опит едва ли са широки, но още от самото начало той трябва да въз-
приема и разбира отвлечени понятия и определения; иска се, на практика, да 
работи със символен и терминологичен апарат44). От най-ранната си възраст 
детето е задължено да заучава (а не да усвоява!) отвлечените дефиниции и 
понятия, т.е. абстрактното мислене на големите45). Децата, напротив, мислят 
конкретно и на игра – нещо, свързано с изключително въображение и свобо-
да46). Просто казано, те мислят „приказно“ – в напълно ясни и живи връзки. 
За разлика от възрастните, при децата приказното, игровото, деятелното и 
познавателно-когнитивното са неделими. Забележително е, че именно в при-
казките и приказността виждаме предаване на нравствеността на възраст-
ните към техните деца. С други думи, собствено възпитателното отношение 
не се преподава чрез наставления и абстракции (напр. морални норми), а се 
предава чрез действителността на неписаната или писаната „небивалица“. 
Приказно-игровото е самата същина на детскостта. Децата се движат чрез и 
във разказност и приказност (които образът на филма отнема47)). Затова те 
са и толкова творчески, или с други думи, непредвидими. Те не обобщават с 
отвлечени думи и затова подобни обобщения звучат някак смешно в техните 
уста. Децата не могат отвлечено да си описват опита48). При обобщението 
съдържанието остава винаги външно и далечно. В детските уста понятията, 
обобщенията и прочее специализиран език са невнятно подражание на по-
големите (вероятно с цел да се покажат именно такива). Понятийният език 
е теоретично обобщаване на опит, тоест „опит по принцип“, а не неговото 
предполагане49). Да стане такъв език педагогическо изискване към детето, 
означава да изискваме например една майка първо да запознава детето с 
граматико-синтактичните категории и чак след това да му обяснява на кни-
жовен български език; първо да го въведе в диалектологията, и после да му 
говори „на диалект“; първо тя самата да знае какво е интервал и звукоред, 



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

367

Изграждане на творческата личност...

и чак след това да му пее; първо да му обясни що е събираемо и сбор, и чак 
след това да му разделя ябълката на две.

Абстрактният терминологичен език и понятийността не съответстват и на 
условието „за лекота в обучаването и ученето“50), положено като основа на 
реформираното всеобщо начално образование от неговия „баща“. Коменски 
дава „десет основи“ и съвсем просто казва, че: 

„[…] обучението на младежта ще тръгне лесно, ако: […] 4) върви от по-
лесното към по-мъчното; 5) никой не се обременява с прекомерно учене;  
6) във всичко се напредва бавно (курсив – Й.Б.); и 7) учениците не се принуж-
дават към нищо друго освен към това, към което те сами, според възрастта си 
и според метода на обучението, се стремят“51).

И за да подкрепи мисълта си, че „зле общуват с децата тези, които пря-
ко волята им ги водят към учение“52), цитира всеизвестния римски оратор 
Квинтилиан: „Ученолюбието се отстоява с волята, която не може да бъде 
принудена“.53) 

Иначе казано, ако желаем да е успешно учението, то не трябва да е прину-
дително. Ако желаем да е свободно, общуването не трябва да е задължително. 
Трябването подобава да бъде отнесено единствено към педагогичните нива 
на общуването. Не да задължаваме и принуждаваме децата трябва, а „огънят 
за знание и учене трябва да бъде възпламеняван у младите по всякакъв на-
чин (ratio)“54) (курсив – Й.Б.). Не е възможно огънят „образование“ да пламне 
по задължение. Нито възторг, нито захлас. Именно творческото общуване е 
поставено като единствено необходимо; като, така да се каже, педагогически 
поръчител. Да насърчава, да вдъхновява, да запалва, да подбужда. Учителят 
е именно „възпламенител“. Той общува не като изисква, а като разгаря; не 
като принуждава, а като повлича. Изводът е кристално ясен: никой не може 
да се научи по задължение. Инак ученикът по принуда се превръща в копист, 
а учителят – в информатор. Как да се осъществи тази докрай свободолюбива 
педагогична методология, е въпрос с максимална дълбочина – може би пора-
ди изискването си за неповторимост, за творческост в общуването. За надслов 
на Великата си дидактика Коменски поставя едно крилато, шестстъпно двус-
тишие: Omnia sponte fluant, absit violentia rebus – „Всичко драговолно тече, 
насилие не участва в нещата“.

3. Институционализация на личното време
Изложеното досега изкуствено общуване55) се смята за необходимо, защо-

то едва ли, в противен случай, биха били възможни каквито и да било обра-
зователни стандарти и норми. Дори да е така, проблемът остава – накъсо, 
проблемът децата задължително да имат затворен „работен ден“. Наблюда-
телното око ясно вижда, че подобна социализация, в случая училищната, е 
с отличителната черта да не изгражда трайни и близки връзки. Трайното до-



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

368

Йордан Банев

верие и истинското приятелство са оскъдни и рядко срещани в училище, тъй 
като те не биха били възможни, ако не се преживеят както като време, така и 
като незадължително и нерегламентирано общуване. Учебната програма не 
предлага подобни възможности. Междучасията не са подобно свободно вре-
ме, а са именно време между часовете. От една страна, те са твърде кратки  
(с изключение на т.нар. „голямо междучасие“), а от друга – се предоставят 
най-вече като подготовка за следващия час. Освен това те също са по задълже-
ние – една задължителна кратка пауза, която трябва да осигури пренастройва-
нето на ученика за следващото съсредоточаване в учебния материал. Подобни 
почивки не могат да се отнесат към лично преживяваното. Те подбуждат ос-
новно към кратковременни емоции и афекти. Едва ли ученическото „избухва-
не “ при края на часа и детското „лудо“ затичване към местата извън класната 
стая се отнасят същностно към фундаменталната необходимост от творческо 
общуване.

Свободната дружелюбност няма как да дойде и по пътя на съдържанието 
на детските взаимоотношения. Децата, а и учителите, са събрани в училище-
то на случаен принцип, без да са били с предварителен съвместен живот, без 
съвместно преживяно. Напротив, тяхното жителство се заключава до место-
жителство, до рамките на задължителното училище. След учебния ден ние 
продължаваме да (трябва да) сме емоционално там: имаме „домашни“56) за 
часове наред; често ни задължават да ходим на допълнителни уроци и на раз-
лични школи (гръцката дума за училище), което още повече скъсява времето 
ни за различно от училищноориентираното общуване.

Времето ни за собственото живеене също е съгласно институционалното. 
След завършване на един етап от задължителното училище отиваме в друг. 
След като преминем в друга институционална среда, ние не продължаваме да 
живеем с предишните си учители и съученици, а с нови такива. За най-малки-
те, които никак не се характеризират с нужди „по служба“, такова общуване 
се натрапва за поне шест години, ако се вземат предвид двете задължителни 
години в детската градини и четирите в основното училище. Като социализи-
ращ фактор, училищата се предполага, че са умален вариант/скица/картина на 
обществото, но именно понеже са вариант на обществото, те не са и не могат 
да бъдат самото общество. Те са поредната симулация и водят със себе си 
симулиращо поведение. Следствие от това постоянно симулиране е, че социа-
лизацията, която учим и усвояваме в училищата, е запечатана с привидност. 
Всеки, задължително бил в основното училище, знае как се симулират добро 
поведение и педагогическо общуване, учебен интерес, прилежност и пр. Знае 
как да преписва, да увърта, да се извинява, да е болен, да борави с „пищови“ 
и т.н. Учителят също се научава на много „фатки“ – например да се прави, че 
нищо не вижда и са го надхитрили (вкл. и камерите – крайната точка на при-
виден смисъл). Ако се вгледаме в тази посока, може да ни се стори, че учили-



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

369

Изграждане на творческата личност...

щето е наистина школа, но школа по борба. Всеки излиза с умения и хватки, 
които да му помогнат в следващите кръгове по борба, където стилът става 
все по-свободен. От този зрителен ъгъл темата за учебно-институционално-
то общуване се обостря почти до краен предел, тъй като е свръхпостижение 
да постигнеш определени, при това никак не ниски, изискуеми норми и съ-
щевременно да не загърбиш неповторимостта на личността и нейната сво-
бода. Обострянето придобива вид на постоянни взаимоотношения на „котка 
– мишка“; на търсене, отвоюване и отстояване на простор. Ако през времето 
на общуването си учителят и ученикът не изградят лични отношения на твор-
ческо общуване, т.е. на взаимност и непринуденост, оттук и на доверие, овъз-
можностяването на творческата личност, като ясни цели и мотивиран избор, е 
поставено на крайно хлъзгава основа. Ако общуването е докрай форматирано 
като време, тогава се възпрепятства не само творческата атмосфера в учили-
ще, но и самото педагогическо целеполагане. 

3.1. Наблюдение на педагогическите взаимоотношения и сигурност в 
училищния живот

Стремежът към „прозрачност“ на отношенията и на работните процеси 
е устойчива тенденция в съвременните институции. В училищата също все 
повече искаме да знаем точно как и какво говори учителят, какво и как пре-
подава, какво и как мисли и прави. От учителя изискват подробни учебни 
планове и програми, портофолия, детайлни критерии за изпитни процедури 
и оценки, детайлна компютърна и интернет информация и пр. Честа при-
чина за това е желанието ни в учебно време да не се случи нищо „неред-
но“. Казано позитивно, това е желанието ни всичко в училищния живот да 
е, както на теория, така и на практика, във висша степен сигурно. За една 
от най-подходящите мерки в тази посока се приема видеонаблюдението.  
В действителност то наистина е толкова широко разпространено, че се е 
превърнало в едва ли не саморазбираемо и естествено необходимо за търсе-
ното качество и сигурност на образователния процес. Парадоксално обаче, 
именно с въвеждането на тази мярка за сигурност се снема доверието към 
всички. Отношенията на доверие и откритост не могат да бъдат навсякъ-
де и всестранно наблюдавани, а базисно педагогическо изискване е, че на 
учителя (както, разбира се, и на ученика) трябва да му се гласува доверие, 
независимо от съобщаваните непрестанно по вестници, радио и телевизия 
нарушения и различни злоупотреби в тази посока. С въвеждането на посто-
янното наблюдение става абсурдно да искаме от децата да имат доверие към 
учителя и той съответно към тях и към нас. Получава се повторението на 
лозунга „Проверката – висша форма на доверие“. 

Подобна мярка за „сигурност“ подбужда наблюдавания да мисли вся-
какви хитрини и машинации, за да се (с)крие от „всевиждащото око“ на 
камерите. Следенето възпитава притворство и подозрителност и е ан-



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

370

Йордан Банев

типод на достойнството и свободността на учителите и учениците. Зна-
ейки, че са наблюдавани и следени, учителите и учениците никога няма 
да влязат в искрени връзки и да градят отношения на доверие и близост 
– фундаменталните условия както за възпитание, така и за образование. 
В такава среда вековният принцип In dubio, pro reo („При съмнение, в 
полза на обвиняемия“) престава да се прилага, и на негово място се появ
ява едно всесъмняване и внушаване на вина, а може би дори вменяване 
на такава. Многобройните камери не само потвърждават и категорично 
подкрепят съмнението, но и създават особено моралистка обстановка, в 
която учителят и ученикът са a principio виновни – докато не се докажат 
като невинни. Мястото, където те се срещат, започва да се превръща от 
място за възпитаване, образоване, общуване и взаимодействие на дове-
рие в място за изпробване на изобретателност за избягване на постоян-
ния контрол. От друга страна, навсякъде разположените камери преоб
разуват учебно-творческото пространство в строго наблюдаван участък. 
Стига се дотам, че в реално време се следи не само как се държат учени-
ците, но дори какво говори и какво пише на дъската учителят, дали пише 
отсъствия и пр. Изключително унизително е учителят да бива третиран 
като свободен „под гаранция“. Можем ли си представи например учите-
лите Димитър Маринов, Цветан Радославов, Стоян Михайловски, Ран 
Босилек под такъв режим? Нека поне тези учители ни вдъхновят. Става 
дума за здравословна учебна атмосфера, а не за климат от вида „засилени 
мерки за сигурност“.57)

Принудителното наблюдаване на учебния час има още една отрицателна 
за възпитаването на творческата личност страна. Светът на камерата, незави-
симо филмова или охранителна, е свят, в който е немислима действителната 
времева продължителност и оттук – всяка процесуалност: търпение, доверие, 
дългосрочно предначертаване, очакване и въобще бъдеще. Екранният образ 
свива ориентацията до едностранчивост, а именно – свежда възприятията 
само до зрителни и така оплоскостява отношенията. Като „възпитателно“ 
средство, камерата цели от учителството да отпадне всичко друго освен ко-
личествено видимите и проследими работни показатели. Свикващият да бъде 
наблюдаван, свиква най-малко с две порочни неща: 1) че всяка дейност се 
свежда до това, което ще се види и/или покаже; 2) че някой друг, често неиз-
вестен, следи за моята работа58). Така се възпитават посредственост и чувство, 
че отговорността не е моя, тъй като някой отвън следи и преценява кое в из-
граждането на творческо и лично отношение е педагогически правилно. Това 
очевидно не способства за „иновативно и креативно мислене“. Отговорното и 
творческото отношение, както и непосредствеността в общуването, изискват 
доверие и времева продължителност, които са снети още със самото заснема-
не чрез средствата за наблюдение.



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

371

Изграждане на творческата личност...

Вместо заключение
Преди да заходим към анализ от функционален тип с цел да търсим ре-

шения на изложените антиномии, трябва да е ясно, че фундаменталното за 
възпитателно-образователния процес отношение „не под принуда“ и описано-
то системно, т.е. на системата, принуждаване на детето не могат да избегнат 
противоречия и стълкновения, които често пъти са нерешими. Как тогава да 
дойде общуването, което да е съобразено с неповторимата скорост на всеки да 
учи, възприема и предава наученото, при това в различните области на опита 
(научен, приложен, поведенчески)? Как общуването да не бъде просто педа-
гогическо, а да е педагогично; да овъзможности личностното отношение, като 
методологически принцип, и индивидуалния подход, като методически въз-
можен? За да е възможно това, трябва, на първо място, външно (нормативно 
и като порядки) да се осигури свободата на учителя и ученика (а не например 
тяхното следене). Автономията на учебния час не може да не е поне донякъ-
де гарантирана. Едва после ще е възможно теоретическото разработване на 
успешното, т.е. творческото възпитателно-образователно общуване. Ключови 
към подобно общуване са доверието и личното достойнство. Обратно – съм-
нението и недоверието го подриват, а тяхното най-осезаемо въплъщение – ка-
мерите и видеонаблюдението, го сриват.

Все пак принципът за ненасилието в учебното общуване е нещо различно от 
отношения без усилие. Напротив, тъкмо учебното общуване изисква едно почти 
свръхусилие по постигане и удържане на уюта и откритостта във взаимоотноше-
нията. С други думи, учебната стая е особено място, в което, независимо дали съм 
учител, или ученик, подобава да се чувствам и да общувам като у дома си (една 
sui generis метафора) и същевременно да долавям, разбирам, знам и съзнавам  
(в съответните възрасти) „общественото“ си положение и това, че домът ми е дру-
гаде. Място, където съм уверен, че ме приемат какъвто съм (в началото – даром), 
но и където се налага да се съобразя с често пъти външни за мен (семейството, 
рода ми и пр.) представи за поведение и знания. С други думи, да бъде място за 
творчество и за постигане на образователно-възпитателни стандарти. Такова мяс-
то тя става, когато е налице общуване, което не налага и вменява дейност, а под-
тиква, вдъхновява, запалва към дейност. Такова общуване е педагогично, защото 
е творческо. Накратко, не самото място, а начинът, по който съм въведен, поста-
вен и приет там, правят възможно творческото изграждане на творческата лич-
ност. Да творя обаче, е възможно само под вдъхновение, а не под принуждение. 
Когато възможността за подобно вдъхновение е гарантирана, тогава учителят и 
ученикът именно „творят“, т.е. всеки път наново създават. Създават собственото 
си мислене, чуване, виждане, взаимоотношенията си. Тогава шаблонът пада и 
става възможна и актуалната творческата личност.

Още от Античността наричаме учебните занимания artes liberales – сво-
бодни изкуства. Именно изкуства, защото да вдъхновиш някого за научно за-



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

372

Йордан Банев

нимание, е изкуство. Трябва да си изкусен, „творец“ в стария смисъл, и това 
предполага свобода. Да вдъхновявам и да съм вдъхновен под наблюдение, е 
немислимо. 

NOTES / БЕЛЕЖКИ
1. Квинтилиан, цит. по Коменски. J. A. Commenii Opera didactia omnia. Cap. 

XVII, fundamentum II, 12, pag. 78/80 – аberratio. Amsterdam 1657 (https://
www2.uni-mannheim.de/mateo/camenaref/comenius/comenius1/p1/jpg/s065.
html – посетен на 18.III.2018). Подробно за превода и разликите с българ-
ските издания, и по-точно за това, че волята може да бъде принуждавана, 
но не и принудена, виж по-долу бележката към същите думи.

2. Ibid., по-подробно вж. по-долу коментара към същия текст.
3. В българския език тази разлика, макар и ненормативна, в много случаи е 

съществена – напр. при логически и логичен в израза: „Мисленето на ло-
гика не може да не е логическо, защото принадлежи на науката логика, но 
е напълно възможно да не е логично“. В руски също е така. На английски 
език прилагателното (pedagogic, pedagogical) или съвпада с гръцкия корен 
на думата paedagogic, или е с наставка al за образуване на прилагателни 
за сродство или принадлежност (от латинския суфикс alis, ale, добавян 
към имена или числа, напр. nomen – nominalis). Смислова разлика между 
двете форми обаче няма (в Оксфордския английски речник те са синони-
ми – relating to teaching, отнасящ се до обучението. Срв. Coincise Oxford 
English Dictionary 2008 или on-line версията) На френски формата е само 
една – pédagogique. На оригиналния за думата гръцки език също има само 
една форма – παιδαγωγικός, съответно „педагогичен и педагогически“.  
В българския език обаче ясно се долавя онова, което просто „се отнася 
до“ (корена в думата), от онова, което „е отличително за, присъщо на“. 
Първото се изразява с наставката – ски/а, о, а второто – с ен/на, но. Така 
например един съвет може да бъде педагогичен, но да не е педагогически. В 
такъв случай съветът сам по себе си е, да кажем, подпомагащ нечия нужда, 
но не се отнася до въпросите, представителите или учрежденията на педа-
гогиката. Педагогичен подход може да има и съвършено неук, т.е. педаго-
гически необразован човек, и педагогически специалист може да постъпва 
съвсем непедагогично (независимо дали използва педагогически средства, 
или не). Когато обаче е трудно да се образуват двете форми от една и съща 
дума, тогава с лекота боравим със заемки и чуждици: казваме „очно наля-
гане“, но „окулярни лещи“.

4. В „конкретно педагогически смисъл“ възпитанието е определяно именно 
като: „целенасочен, специално замислен и методично осъществяван про-
цес на въздействие и взаимодействие, със съществуващите на него явления 
и дейност по посока на определен, в т.ч. институционално преследван иде-
ал за човека и човешката личност“ – Теория на възпитанието. Съставител 



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

373

Изграждане на творческата личност...

Любен Димитров, С. 2005 с. 26. Доколкото обаче един или друг идеал за 
човека и човешката личност са резултат на философска аргументация и 
отстояване, дотолкова именно философската образованост е conditio sine 
qua за теорията на възпитанието и образованието.

5. ЗПУО чл. 5 (1): „Основните цели на предучилищното и училищното обра-
зование са (5) „ранно откриване на заложбите и способностите на всяко 
дете и ученик и насърчаване на развитието и реализацията им“.

6. В такъв смисъл, извеждането на „приобщаващото образование“ като дър-
жавен образователен стандарт и задължителна учебна дисциплина за 
придобиване на учителска правоспособност е под условие. Без значение 
дали се отнася до малцинствени групи, до деца с изявени или ограничени 
способности за учене, всяко дете бива приобщавано към едно или друго 
поведение, знание, култура и пр., придобиващи за него статут на норма. 
Отделно стои въпросът за степента на коректност на термина „деца със 
специални образователни потребности“. Тъй като всяко дете е неповто-
римо и изискването за индивидуален подход към него е аксиоматично за 
теорията на възпитанието, то всяко дете е „специално“. Потребността от 
специално (и специализирано) образование се забелязва най-вече при така 
наречените деца „с изявени дарби“.

7. От древността е достигнала до нас следната максима: Animus sanus in 
corpore sano – здрав дух в здраво тяло. Ювенал (Децим Юний) в десета-
та си сатира казва: Orandum est ut sit mens sana in corpore sano (Книга IV, 
стих 356) – „Подобава да се молим за здрав (раз)ум в здраво тяло“. Думите 
стават крилати и до ден-днешен остават критерий за педагогическо мисле-
не. Те дори влизат в нормативните определения на образователното дело 
– срв. ЗПУО чл. 5 (1): „Основните цели на предучилищното и училищното 
образование са: 1. интелектуално, емоционално, социално, духовно-нрав-
ствено и физическо развитие и подкрепа на всяко дете и на всеки ученик 
в съответствие с възрастта, потребностите, способностите и интересите 
му“. Като пример за маркетингово отношение към сентенцията може да 
бъде посочено, че една от най-големите фирми за производство на спортни 
обувки и екипировки използва нейните инициали. Внушението е, че из-
ползването на стоките на фирмата гарантира физическото здраве – ASICS.

8. Чл. 55 от ЗПУО: „Предучилищното образование полага основите за учене 
през целия живот, като осигурява физическото, познавателното, езиковото, 
духовно-нравственото, социалното, емоционалното и творческото разви-
тие на децата, отчитайки значението на играта в процеса на педагогическо-
то взаимодействие“.

9. Думи, приписвани на Солон – единия от Седемте мъдреци в древна Гър-
ция. По тяхно подражание често се казва и изцяло педагогически ангажи-
раното διδάσκων ἀεὶ διδασκόμενος – „Като обучавам, винаги съм обучаем“.

10. Вж. например описанието на целостта „здраве“, като съвкупност на „лич
ностно, физическо, умствено, емоционално, социално, духовно“ здраве 



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

374

Йордан Банев

– Левтерова, Б. „Здравно възпитание на децата и подрастващите“ – Във: 
Възпитанието (Съдържателни и процесуални измерения). Съставител: 
Сийка Чавдарова-Костова. С. 2016, (сс 185 – 203) с 187. Също виж „разно-
образието на посоките“, които теорията на възпитанието трябва непремен-
но да има предвид в дейността си по изграждане на личността – Костова, 
С. „Основни компоненти на съдържанието на възпитанието“ – В: Педаго-
гика. С. 2012 (учебник, издание на Софийския университет). сс. 134 – 163. 
Също педагогическия коментар към Шилеровата идея за възпитание чрез 
изкуство: „Единственият начин за сетивния човек да стане разумен, е да се 
развие естетически, а изкуството е най-верният път към това. То е и пътят 
към хармоничното развитие на човека“ – Бояджиева, Н. „Изкуство и въз-
питание“ – Във: Възпитанието…, (сс. 76 – 98) с. 88.

11. Чл. 53 от Конституцията на България: (2) Училищното обучение до 16-го-
дишна възраст е задължително.

12. Вж. Закона за предучилищното и училищното образование (от 13.10.2015 
г.). Чл. 8. (1) „Предучилищното образование е задължително от учебната 
година, която е с начало в годината на навършване на 5-годишна възраст 
на детето, като родителите избират една от формите по чл. 67, а държава-
та и общините се задължават да осигурят условия за обхват на децата в 
детските градини и групите за предучилищно образование.“ (2) „Училищ-
ното образование е задължително до навършване на 16-годишна възраст и 
започва от учебната година, която е с начало в годината на навършване на 
7-годишна възраст на детето.“

13.Чл. 53 (1) от Конституцията.
14. Несамостоятелността на детето е нормативно санкционирана в почти 

всички аспекти на ежедневната му активност. Вече и в България на детето 
е забранено до определена възраст (да решава) да ходи самó на училище, 
да вземе (раз)решение самó да играе на вън, дори самó да остава в къщи 
(срв. Закон за закрила на детето, чл. 7, ал. 3, 4, 8). Предвид казаното подо-
бава да се отбележи и формулировката: „Дете по смисъла на този закон е 
всяко физическо лице до навършването на 18 години“ (пак там чл. 2). Тук 
се налага да се отбележи поне един сериозен проблем. По закон житей-
ската зрялост не може да се случи преди 18 години, тоест дори на 17-го-
дишната си възраст всеки от нас е дете и поради това не може да взима са-
мостоятелни решения за живота си – например да работи или да се ожени 
(срв. Закон за лицата и семейството, чл. 2, 3, 4). Това, от една страна, не се 
потвърждава от т.нар. „биологическо развитие на индивида“, а от друга – 
от живота на скоро напусналите ни или още живи наши роднини и близки, 
за които толкова продължително детство е било немислимо. Успоредно с 
това се налага да се посочи, че в много съвременни общества на същото 
това дете (повсеместно несамостоятелно и подчертано контролирано) са 
му предоставени и дори педагогически вменявани свободи и права, ради-
кално влияещи върху най-фундаменталните нива на живота ни изобщо. 
Една такава свобода е правото му да избира дали да бъде момче или моми-



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

375

Изграждане на творческата личност...

че, или „друго“. Сред немалкото логико-смислови несъответствия, които 
се появяват при подобно отнемане-даване на свободи, има и такива, които 
пряко касаят грижата, като основен фактор във възпитанието. Ако е нали-
це фактът на самоопределящо се в посочените измерения дете, спешни и 
неизбежни стават възпитателните и правните отговори на въпроси от вида: 
„Как да се определят и съответно актуализират отношения и нормативи, 
присъщи на обществата от хилядолетия, като например осиновяването?“.

15. Срв. Закона за закрила на детето, чл. 3 ал. 2.
16. Чл. 14 от Конституцията на Република България. Тук обаче остава непо-

нятно как обществото може и ще закриля семейството, при положение че 
семейството е част от него – при това неговата първа и най-градивна част, 
и че самото общество нито е институция, нито е физическо лице. В слу-
чая държавата и обществото са изравнени (по действие) и именно втората 
половина от закона парадоксално изключва неговия смисъл. При подобно 
определение не може да се направи разлика кой и как поема отговорността 
за тази закрила, за която неминуемо трябва има отговорен субект. Изра-
зът „под закрилата / под защитата на“ идва от старогръцкия образ ὑπό την 
αἰγίδαν. Влязъл е в езика ни също и с гръцката си дума – „под егидата на“. 
Буквално означава „под щита“, който страшен за враговете „щит“ е при-
надлежал най-вече на Зевс и по-рядко на друг – Аполон, Атина Палада. 
Думата αἰγίς, ίδος в женски род означава „козя кожа“, а в мъжки – 1. буря, 
вихър; 2. щитът, закрилата, егидата на Зевс. Този щит е бил от козя кожа и е 
предизвиквал поразяващи бури и вихри. Образът показва, че някой (нечий 
живот или действие) се оказват зад щита, зад крилата на добре извествен, 
конкретен защитник и оттук идва неговата защита и закрила. Подменянето 
на закрилника с безличния и съответно безотговорен извършител „общес
тво“ обезверява закрилвания, но най-вече парализира образа, злоупотре-
бява с израза, отменя отговорността и обезсилва самата закрила/защита.

17. Тъкмо училището е определяно и защитавано „в качеството си на спе-
циализиран и професионално най-компетентен фактор при възпитанието“ 
(Теория на възпитанието…, с. 6). Семейството отстъпва възпитанието на 
училището, защото очевидно не притежава, а и няма как да специализира 
и получи съответната професионална квалификация – да бъде семейство 
(а как ли пък подобна квалификация би се наричала отделно за бащата и 
за майката?). Но да се съгласим институцията (училището) да претендира 
да е над семейството, не означава ли да дочакаме същата тази институция 
скоро да стане безусловен арбитър по всички въпроси на възпитанието, 
ценностите и самоопределянето (идентичността)?

18. У нас подобни тенденции срещат изключителен отпор, което само по себе 
си изисква не само съобразяване на нормативно ниво, но и съответстващ 
теоретико-методологически научен коментар. Срв. например обедине-
ния призив – „Становище на граждански организации“ за отхвърляне на 
Проекта за Закон за детето, изпратено до президента на България, минис-
тър-председателя, министъра на образованието и науката и ред минист-



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

376

Йордан Банев

ри и председатели на комисии (на страницата на асоциация „Общество 
и ценности“ от 02.01.2012 – http://www.sva.bg/10471072108210861085-
10791072-107610771090107710901086/6. Организациите отхвърлят Закона 
по следните причини (подчертани от мен – Й.Б. предвид изключителна-
та острота и безкомпромисност на формулировките): 1. Национализация 
на децата, 2. Проява на дискриминация на родителите и потъпкване на 
техните най-основни човешки права и „пряко нарушаващ Конституцията 
на Република България“, 3. Възможност за бързо изземване (предпостав-
ки за легално отвличане) на децата от страна на държавните служители,  
4. Създаване на предпоставки за финансови злоупотреби и престъпления, 
5. Контрол на държавата върху сексуалното обучение, включително на-
сърчаването да се извършва аборт. Текстът завършва в получер така: „Ето 
защо ние призоваваме Проектът „Закон за детето“ да бъде НАПЪЛНО 
отхвърлен от българското общество и парламент като чужд на него-
вата идентичност, ценности, история и настоящи потребности“. През 
м. август 2016 г. на сайта на Фондация за защита правата на децата ЗПД е 
публикуван текст анализ „Сбъдват ли се прогнозите за Закона за закрила на 
детето“, който също е категоричен: „Цялата философия на проектозакона е 
насочена срещу авторитета на родителите и техните права, като им се вме-
нява виновност до доказване на противното“ – http://zpd.bg/2016/08/16/.

19. „Стандартите“ са публикувани като „Рамков документ за лицата, опреде-
лящи политиката, ръководителите и специалистите в областта на образова-
нието и здравеопазването“ на Европейското регионално бюро към Светов-
ната здравна организация. Източник: https://www.bzga-whocc.de/fileadmin/
user_upload/Dokumente/WHO_BZgA_Standards_franzoesisch.pdf (p. 38).

20. В идейно-философски план, проблемът е провидян още oт „класиците“ за 
западноевропейското мислене на XX в. Вж. напр. наблюдението за обръ-
щането на живота в живот „за държавата“ в Ортега-и-Гасет, Х. Бунтът на 
масите. С. 1993. В гл. XIII, Опасността от държавата, Гасет анализира „ета-
тизацията на живота, интервенционизма на държавата“, „бюрократизация-
та на живота“ и „огромното нарастване във всички страни на полицейските 
сили“, като едновременно, можем да кажем, следствие и причина за масо-
визирането на човека и появата на „безграничната“ държава (с. 118 – 121). 
Ортега-и-Гасет пише книгата си през 30-те години на XX в. и затова не е 
могъл чуе думите на Троцки, които в горепосочения призив са приложени 
към точка 1 (национализацията на децата): „В бъдещото социалистическо 
общество, където задължението за отглеждането, образованието и из-
дръжката на децата ще бъде прехвърлено от родителите на общество-
то, като цяло, е ясно, че семейството трябва да отпадне.“

21. Срв. цит. публикация „Сбъдват ли се прогнозите…“: „Чиновникът и дър-
жавата вече ще се разглеждат като върховен ценностен арбитър, а родите-
лите ще са само с биологична функция“.

22. Авторитет (auctōritās, ātis, f) идва от латинското auctor ōris, m което обеди-
нява значенията: основател, създател, творец/виновник; изобретател, покро-



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

377

Изграждане на творческата личност...

вител; писател, автор; ръководител и т.н. В тази връзка, никоя институция не 
може да бъде възпитателен авторитет. Във възпитанието личният авторитет 
на възпитателя е безусловен и не подлежи на опити да бъде подменен.

23. Тук в идейно-философски план въпросът също отдавна е зададен и об-
съден от автори като Карл Ясперс, Ж. Фр. Лиотар. Най-сбито това про-
тиворечие може да се представи така: личен авторитет (на баща, майка, 
сродник и пр.) не може да бъде налаган, защото е насилие и посегателство 
над детската свобода, но безличният авторитет на институцията и закона 
трябва да бъде приет, при това безусловно. Практически това означава да 
се изработят и приемат закони срещу неналагане на авторитет и съответ-
но ненасилие в семейството в полза на изцяло принудителни, в никакъв 
случай не по избор и никак не лишени от насилие механизми (центрове, 
възпитателни домове и пр.).

24. Срв. напр. законовата наредба, отнасяща се до възпитаването на вкус:  
В „Наредба № 5 от 03.06.2016 г. за предучилищното образование“, Приложе-
ние № 5 към чл. 28, ал. 2, т. 5: образователно направление „Музика“. В частта 
„III. Насоки за учителя“ се казва: „[…] никой не бива да си присвоява право-
то да определя като „невярна“ или „лоша“ дадена музика. Затова още от най-
ранна възраст следва да се насочва вниманието на децата, че в културата, в 
изкуствата, и в частност в музиката, всеки човек има право на свой личен 
вкус и предпочитания, но трябва да зачита и уважава избора на другия. Най-
важната задача на педагога е да активизира и развива постоянно не някакви 
умения за възпроизвеждане на факти, а освободеното от задръжки мислене 
на децата. Мислене, което, особено в детската възраст, се свързва с фантази-
ята и въображението“. Степента на самоопровержимост на Наредбата може 
да се установи само дори като се посочи, че „културата“ не е нито нещо 
саморазбираемо, нито пък, ако се използва като саморазбираемо понятие, 
доказва „личния вкус“. Има например и култура на движение.

25. В чл. 60 (1) от Закона за предучилищното и училищното образование 
(ЗПУО) се посочва, че броят на децата в група е право на директора на 
детската градина след съгласуване с педагогическия съвет. В чл 100 (1) се 
посочва, че броят на учениците в училище се определя, на първо място, 
от държавния образователен стандарт за финансирането на институциите.

26. Забележително е, че за разлика от войнишката служба и физическата год-
ност, които пряко се обуславят от билогическото възрастване, умствено-
психическата и духовната зрелост не могат да се определят по година на 
раждане. Ако на 6 годинки смятам логически задачи като за 12-годишни 
деца, същевременно си играя на игри, препоръчвани за 3 – 4-годишни, го-
воря с много грешки майчиния си език, но с радост общувам на три езика и 
предавам наизуст както на майчиния си, така и на чужд език цяла приказна 
история, на колко години съм?

27. Не могат да бъдат пропуснати наблюденията и изводите, изказани от 
Джон Гатоу в реч по случай удостояването му със званието „Учител на 



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

378

Йордан Банев

годината на щата Ню Йорк“ за 1991. „Седемте урока“, които се преподават 
във всички държавните училища и които усвояват, са: 1. объркване, 2. кла-
сова принадлежност, 3. равнодушие, 4. емоционална зависимост, 5. инте-
лектуална зависимост, 6. условна самооценка, 7. няма къде да се скриеш“ 
– виж публикацията на превода на оригиналния текст в https://chitanka.info/
text/34076/2 (посетен на 09.06.2018).

28. „Евентуално“, защото съзнаването на един проблем не означава нито не-
говото преодоляване, нито пък отстраняването му.

29. Чл. 102 (1) от ЗПУО: „Организацията на учебния ден е полудневна и це-
лодневна. Държавата създава условия за разширяване на възможностите за 
целодневна организация на учебния ден. (2) Училището организира цело-
дневна организация на учебния ден за учениците от І до ІV клас при жела-
ние на родителите, както и от V до VІІ клас при желание на родителите и 
съобразно възможностите на училището.

30. Срв. например предложението още по времето на образователния минис-
тър А. Клисарова (2013 г.): „Амбицията ни е целодневното обучение да 
обхване учениците от I до VIII клас от средищните училища в страната“ – 
цит. По: https://www.dnes.bg/obrazovanie/2013/08/30/celodnevno-obuchenie-
za-4-i-klas-pyk-posle-i-do-8-i.197855, посетен на 16. 01.2018 г. В подобен 
режим са на практика голяма част от учениците от началния етап на основ-
ното образование. Много са онези, които при сутрешна смяна си тръгват 
около 16:30 ч. Но още в детските градини виждаме немалко деца, които са 
там по повече от 8 часа.

31. Обикновено не само детето, но цялото семейството е сериозно въвлечено 
в този училищен, а не семеен дух и възприема дори почивните от училище 
дни като учебни – например запълва съботния ден с учебни занимания от 
всякакъв род.

32. У нас наблюдение и скициране на проблема дава дългогодишният педагог 
и карикатурист професор Илия Бешков: „Грозно е децата да станат старе-
ещи политикани с детски лица!...“. Бешков, И. Словото. Варна, 1981, с. 6.

33. Детският усет за време и непринудителното, свободно общуване при 
децата са една от смисловите линии в книгата „Момо“ на Михаел Енде. 
Безкористното време и умение на Момо „да слуша“, като небързащо об-
щуване, е точно обратното на треската да се спести време, което пък е вре-
мето на „сивите господа“. Целта на „сивите господа“ е да приведат всеки 
в състояние на бързане – ежедневна и ежеминутна душевна, умствена и 
телесна надпревара с времето – с аргумента, че при това положение всеки 
ще има повече време „за важните неща“. Главната целева група на тези 
господа обаче са именно децата, чието време трябва да стане напълно ор-
ганизирано и самите деца да приемат и да свикнат, че за тяхно добро е да 
бъдат прибирани в „депа“, където именно ще бъде подсигурено детството 
им (детските ясли и градини). Обратно на духа на времето, като критика 
както към „скоростния“ XX в., така и на „времеспестителите“ от книгата, 



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

379

Изграждане на творческата личност...

Михаел Енде връща размисъла на четящия към древната крилата мисъл 
„Бързай бавно“. Книгата е преведена на повече от двадесет езика и е награ-
дена като най-добра детска книга за Германия.

34. Университетът може да бъде наречен „особено място на свобода“ (срв. 
едноименната книга на Богдан Богданов, С. 2006), тъй като никой закон 
все още не ми вменява задължение-вина да съм студент. За разлика от него 
училището е с различен статут и бягането от час, шикалкавенето, препис-
ването на извънкласните задължения и прочее „измъквания“ от училище 
само свидетелстват за степента на неговата несвобода; те не са нейни опре-
делители. Задължителното училище се е превърнало едва ли не във втора 
природна необходимост. Както никое дете не може да реши да не расте, 
така не може да реши и да не ходи на училище. Но въпреки законовите 
разпоредби и обществени договори по внедряването на този училищен 
дълг разликите остават – разликите между органичната необходимост и 
конгломератната задължителност. Тъкмо поради фундаменталната разлика 
между изкуствената тъкан на възпитателно-образователното пространство 
„училище“ и естествените структури на живота „измъкванията“ от него ще 
се „майсторят“ като изтънчено и/или явно съпротивление в съответствие 
със степента на увеличаване на това задължително пространство. 

35. Примери могат да бъдат дадени много – срв. например посочената по-горе 
Наредба № 5 от 03.06.2016 г. за предучилищното образование, Приложе-
ние № 5 към чл. 28, ал. 2, т. 5. В детската литература обаче те са може би 
най-отчетливи. Именно в тази връзка авторът на известната у нас детска 
книга „Приключенията на Фильо и Макензен“ (С. 1982) Свобода Бъчва-
рова, пише: „… да почустваш нещо, това значи да го разбереш“ (Малко 
обяснения към приключенията на Филю и Макензен) и също „…казвам ви 
го вече аз от опит – неизживяното детство е непоправим пропуск в човеш-
ката личност“. В тази връзка, ако едно дете почувства несвободността си, 
то няма ли, на първо място, да разбере и научи онова, което и ние казвахме 
като малки – „училище-мъчилище“. Редовно чуваме от децата в детската 
градина и в училището: „Кога ще си довърша това, което съм започнал? 
Тъкмо си го правя и, хайде, спираме – за да започнем друго. Кога ще си 
довърша нещата?“.

36. Върху важността за ученика не „какво“, а „как“ да мисли, виж например 
електронните материали на Paul Drewit от 11.02.2017 г. “Teaching Children 
How to Think, not What to Think” – В: https://www.linkedin.com/pulse/teaching-
children-how-think-what-paul-drewitt; на Scott Santes “Stop Teaching Students 
What to Tink. Teach Them How to Think” – В: Education Week (Schools and 
the Future of Work), https://www.edweek.org/ew/articles/2017/09/27/stop-
teaching-students-what-to-think.html (посетени на 23.01.2018).

37. Учебният материал, от своя страна, е често пъти главното за многоброй-
ните и дълги обсъждания на продължителността на ваканциите, т.е. за про-
дължителността на незадължителното, личното време.



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

380

Йордан Банев

38. Става дума за преобладаващия тип тестове. Свикването с него и доверя-
ването на този тип тестовост е в такива мащаби, че едва ли има житейско 
пространство, където да сме свободни от тестуване: входящи училищни 
тестове, кандидатстудентски тестове; тест за интелигентност, за цветоусе-
щане, за интегритет, за приятелство (!), за бременност, за психофизическа 
годност и т.н. Предвижда се въвеждане на тест за „обучителни затрудне-
ния“ на съвсем малки деца (до 3 г.) и дори „въпросници, разработени по 
проекта на МОН „Система за кариерно ориентиране в училищното обра-
зование“ – В: вестник „Труд“ от 10.08.2017 (https://trud.bg). Тестът вече е 
станал като религиозност. Вярваме в силата на теста да е способен в миг 
да снема съмненията и да показва „истината“: възможности, способнос
ти, квалификация, компетентност, приятелство(!), интегритетност, чест-
ност, издръжливост. В миг да покаже зачеването на нов живот и бремето 
на житейската отговорност. Накратко, всички аспекти на живота, цялата 
„истина“ за нас е видима и проявима в теста. С други думи, започваме да 
вярваме, че многожеланата „реализация“ на детето може и ще бъде прове-
рявана и подсигурена от добре разработени проверовъчни въпросници и 
механизми за обективна преценка. Но тези механизми вече не са личнос
тно общуване и вдъхновяване, а социален инженеринг.

39. В тази връзка, вж. изключително недвусмислената позиция на сър Кен 
Робинсън. Накратко тя се свежда до: „училищата убиват творческата спо-
собност“ и е изказана както в неговите книги The Element. How Finding 
Your Passion Changes Everything. Penguin Books 2009, Out of Our Minds. 
Capston Publ. 2011, а също и в ТЕД формата – https://www.ted.com/talks/
ken_robinson_says_schools_kill_creativity.

40. Само собствена област на философията, мисленето е предмет и на стати-
ята на М. Хайдегер „Какво означава да мислим“. Тя започва така: „Ние по-
падаме в онова, което се нарича „мислене“, когато мислим сами … Човекът 
може да мисли, доколкото има възможност за това. Едната такава възмож-
ност обаче не гарантира, че можем да мислим. Защото да можем нещо, това 
означава да допуснем това „нещо“ в неговата същност и неизменно да ох-
раняваме този достъп… Може да мислим само тогава, когато желаем това, 
което трябва да се осмисля, в самото себе си… Човек се учи, когато при-
вежда начина си на действие в съответствие с онова, което в същността си 
е обърнато към него в дадения момент“ (превод и курсив – Й.Б.). Цит. по.: 
Хайдеггер Мартин „Разговор на проселочной дороге. Избранные статьи 
позднего периода творчества“. Москва 1991. Перевод с издания: Heidegger 
Martin. Was heißt Denken? //Vortrage und Aufsatze. Gunther Neske. Pfullingen, 
1954. S. 129 – 143, © А. С. Солодовникова, перевод, 1991 г. – (http://library.
nlu.edu.ua/POLN_TEXT/SBORNIKI_2009/Heidegger1991.htm, посетен на 
24.01.2018 г. 20 ч.). Първата преводаческа бележка към статията е: „heißen 
— (да) зная, (да) назова. Пример за типичното за М. Хайдегер обиграване 
на словната многозначност, при което едно от значенията на думата изявя-
ва значението на другото. Въпросът „Какво значи да мислим“ („Какво се 



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

381

Изграждане на творческата личност...

нарича мислене“) се прояснява от въпроса „Какво (пред)извиква мислене-
то“, който пък ни отпраща към битието. Битието се обръща към мисленето, 
изисква го, „потрябва“ го. Мисленето е отклик, отзоваване, отговор на този 
зов на битието, негово съ-ответствие“ (подч. – Й.Б.), с. 190.

41. Това положение е вече толкова „чиста монета“, че по-късно стигаме до 
наистина смешни положения. Например нормативно да се забранява в из-
питния протокол студентите да имат оценки, различни от кръгло число.  
С други думи, да си „добър“, се означава само по един начин. Не са въз-
можни, т.е. недопустими са степени на това колко съм „добър“. Разбира 
се, протоколно студентът по същия начин е отличен, което само по себе 
си обяснява девалвацията на отличието. В Закона предучилищното и учи-
лищното образование са предвидени и оценки, различни от кръгло число –  
чл. 120 (3, 4), но по принцип (1) „Оценката съдържа качествен и количест-
вен показател. (2) Оценките, които може да се поставят, са „отличен (6)“, 
„много добър (5)“, „добър (4)“, „среден (3)“, „слаб (2)“.

42. Допълнителен пример – за трайно устойчивото съзнание за битието на 
тази педагогическа предметност и нагласа към отчужденост – може да се 
бъде честият ученически израз: „Колко имаш? – Имам три“. В такива слу-
чаи никой не пита „Какъв си?“ и да чака отговор „Среден“! 

43. Подчертаването на „интереса“ има предвид педагогическата дълбочина 
на думата. Подробно вж. Хайдегер цит. съч., с. 135.: „Inter-esse означава 
„да бъда посред, между нещата, да се намирам посредата на нещо и стойко 
да стоя там. Днешният интерес обаче цени само едното интерсно. А то е 
такова, че може дори в следващия миг да стане безразлично и да се смени 
с нещо друго, което нас едва ще ни касае. Днес хората често смятат, че като 
намерят нещо интересно, го удостояват с внимание. Всъщност това отно-
шение принизява интересното до равнището на безразличното и скоро го 
отхвърля като скучно“. От друга страна, при невзимане на мерки скуката е 
предвестник на апатия и нежелание за труд.

44. Например по български език се изисква дете в първия срок на едва вто-
рата си година да знае какво е подлог, сказуемо, съществително собствено 
и съществително нарицателно име, които са филологически абстракции, 
а не непосредствен езиков опит и умелост как да се изрази, и са далеч от 
естественото приобщаване към езика. По математика (всъщност „смята-
не“) се изисква то да борави например с „разместително“ и „съдружително 
свойство на събирането“. От една страна, терминологичната алгебрична 
абстракция за съответните действия е максимално усложнена, а от друга – 
тя е отново извън детския действителен опит. Вж. например учебниците и 
учебните тетрадки и по „Български език“ за II клас (издателство „Булвест 
2000“) и „Математика“ за II клас (издателство „Архимед“).

45. Че математическият символ е най-голямата абстракция, бе посочил още 
Хегел в статията си „Кой мисли абстрактно?“ – В: Алтера Академика, 
3/2007, 9 – 13, превод Георги Каприев (със Стилиян Йотов).



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

382

Йордан Банев

46. Обсъждайки невъзможността за култура (и за образование – срв. чл. 55 
от ЗПУО) извън играта, като проява на свобода, Йохан Хьойзинха пише: 
„Играта е преди всичко едно свободно действие. Играта по нареждане не 
е игра. В най-добрия случай това може да бъде един вариант на задължи-
телна игра. Именно поради този свой свободен характер играта преминава 
гранците на естествените процеси… Детето и животното играят, понеже 
това им доставя удоволствие и в това се състои тяхната свобода“ – Homo 
ludens. София 2000, с. 36. За играта, като ръководна за културата, общи-
телността и съответно за възпитаването на човека на XX в., вж. статията 
на Лазар Копринаров „Ортега-и-Гасет: Играта като самопреодоляване и 
освобождаване от себе си“. Коментирайки думите на Ортега-и-Гасет „Иг-
рата изисква да се играе колкото се може по-добре“, Копринаров пише: 
„Спортът в концепцията на Ортега-и-Гасет е всъщност онзи начин на жи-
вот, при който човекът е в спор със самия себе си, във вътрешно състеза-
ние. Спортът – не като една от игрите, а в смисъла на Играта, – е себенад-
могване. А себенадмогването е това, от което става възможна културната 
промяна, защото то стои в основата на творчеството“. В статията се прави 
обширно съпоставяне на разбирането за мястото и влиянието на играта и 
спорта у Ортега-и-Гасет, Хьойзинха, Шилер, Кант. Статията е публикувана 
в списание NotaBene, брой 13 (2010), рубрика Подиум: http://notabene-bg.
org/read.php?id=140

47. По въпроса за подмяната на въображението с единствено „реалистичния“ 
екранен образ вж. книгата на Жак Елюл „Унизеното слово“ (Гал-Ико 1996). 
По специално главите „Инвазията на образите“ и „Полезности“ (сс. 142 – 157,  
157 – 181). Екранният образ винаги е плосък и „невъображаем“. Той не 
може да притежава повече от собствената си значност и доколкото винаги 
цели да осъществи самия себе си, не може да бъде повече от своя факт. 
Педагогическото следствие от подмяната е, че увеличаването в учебния 
процес на така разгледаното образно присъствие (електронни учебници 
например) не способства за подпомагане на творческото въображение, а 
напротив – за отдалечаването от него.

48. Срв. ненадминатото описание на проблема у Малкия принц на Екзюпери. 
Възрастните не могат да си представят конкретиката на детското въобра-
жение (боа, глътнала слон), а виждат шапка и затова детето се отказва да 
им обяснява и започва да говори като тях – с абстракции, – и възрастни-
те започват да го хвалят. В педагогическото пособие Dossier pédagogique, 
представяно от Верена Новак, на с. 5 от разглеждането на „Малкият 
принц“ е направен следният извод: „Светът на децата е напълно различен 
от този на големите. Децата са пълни с въображение и могат да виждат 
във вътрешността на човека. Обратно, големите са загубили това детско 
въображение, станали са безчувствени и живеят в суета. Докато децата 
виждат със сърцето, големите виждат само с очите. Така те вече не могат 
да съзрат вътрешния живот на човешките същества“ („Le monde des enfants 
est totalement différent de celui des adults. Les enfants sont plein de fantasie et 



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

383

Изграждане на творческата личност...

peuve regarder à l’ intérieur de l’ homme. Les adults par contre ont perdu cette 
fantasie enfantine […et ] sont devenus insensibles et vivent à la vanité […] 
Tandis que les enfants voient avec le coeur, les adultes ne voient que avec les 
yeux. Et ainsi ils ne peuvent plus saisir la vie intérieure des etres humains”) – 
http://docplayer.fr/8570438-Dossier-pedagogique-le-petit-prince-d-antoine-de-
saint-exupery-presente-et-annote-par-mag-verena-novak.html. 

49. Достатъчен пример е навсякъде употребяваното от децата понятие от мо-
ралната и юридическата сфера „вина“. Когато например едно 5- или 6-го-
дишно дете каже на друго: „Ти си виновен. Трябва да си понесеш вината“, 
това за възрастния винаги звучи най-малкото предвзето.

50. Коменски, Ян. Велика дидактика. С. 2007, с. 122.
51. Ibid., Cap. XVIII – In docendo et discendo Facilitatis fundamenta (decem). 

Fundamentu IV: A facilioribus ad difficiliora [procedeat]. (V) Si nemo 
discendorum nimietate praegravetur (VI) Et lente procedatur. (VII) Et ad nihil 
cogantur Ingenia, nisi quod ultro, aetatis etn Methodis ratione, appetant.

52. Ibid., Cap. XVII, fundamentum II, 12 (Male, igitur, pueris consulunt, qui invitos 
ad studia adigunt). Прилагателното invitus 3 включва „нежелаещ, принуден, 
постъпващ или действащ пряко волята си, по принуда, съпротивляващ се“. 
В българските издания глаголът consulo 1 е преведен като грижа се, а при-
лагателното е предадено разгърнато, като обяснение:„Лошо се грижат за 
юношите ония, които насила ги принуждават да учат“ (пак там, с. 122) и 
„Следователно зле се грижат за децата онези, които ги принуждават да се 
учат насила, против волята им“ (пак там). При тематизиране обаче на педа-
гогическото общуване значението на глагола като „постъпване, обхождане, 
общуване“ (с дат. пад. – pueris) значително подпомага мисълта.

53. Ibid. (Studium discendi voluntate constat, quae cogi non potest). Тук прево-
дът на израза studium discendi умишлено търси да съвпадне с непосред-
ствено преди това посочения φιλομαθής на Изократ (ἐάν ῆς φιλομαθὴς, ἔση 
πολυμαθὴς – „Ако си любознателен, ще си многознаещ“). Знаменитата ла-
тинска дума studium (мн.ч. studia) включва значенията: „старание, стре-
меж, ревност, влечение, страст; пристрастие; дейно участие; благопоже-
лателност; занятие – професия; учение/я, научни занимания; наука/и“. В 
пасив глаголът cōgo (coēgī, coāctum, ere [cum + ago]) означава: „бивам: 
подчинен, заставен, принуден, насилен, накаран, стесняван, притискан, 
смачкван“ и пр. На български вж. двата превода: „Желанието да учим, 
зависи от волята; тя обаче не може да бъде принуждавана“ (Коменски, 
Ян. Велика дидактика. С. 2007, с. 122) и „Жаждата за знания зависи от 
волята, която обаче не може да бъде принуждавана“ (Ян Амос Коменски. 
Избрани педагогически произведения. С. 1992, с. 123, превод от чешки 
Дим. Тилев). Необходимо е да се отбележи, че глаголът non potest се от-
нася до естеството на волята, а не до фактически упражнявано върху нея 
насилие, което е напълно възможно (и не изпуснато от Коменски). Ето 
защо върху нея може да бъде упражнявано насилие, тя може да бъде при-



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

384

Йордан Банев

нуждавана, но този факт не касае самата воля – тя по същност „не може 
да бъде принудена“. Очевидно волята е свободна и външното страдане 
за нея трябва да се предаде със свършен вид на неговия мислим безкрай 
(infinitivum). С други думи, в българския език залогът за изначалната не-
принудимост на волята не може да не бъде свършил, приключил за нала-
ганото страдание.

54. Ibid. Sciendi et discendi ardor quacumque ratione in pueris inflamandus est. 
(Пак там – „Трябва да възпламеняваме у младите хора огъня за знания и 
усърдието към учене с всички възможни средства“).

55. Изкуствено е също така, защото за и във това общуване децата не се сре-
щат по някакви лични нужди. В отчуждените места, където възрастните се 
срещат (банки, кантори и т.н.), необходимото, а и често задължително об-
щуване все пак почива на някаква нужда или потреба, която всяка една от 
страните има. Трябва ми електрически ток, общувам с институцията ЧЕЗ. 
И общувам формално, принудително – друг начин няма. При децата обаче 
такива нужди и потреби не са налице. Нито институцията начално учили-
ще (и нейните производни), нито която и да е друга институционалност, 
не трябва на децата. Такова общуване не е по техните нужди. Може би 
трябва да е за децата, но подобно трябване само може да засили степента 
на овъншностяване и изкуственост. 

56. Терминът „домашна работа“ е поредното свидетелство за разместване на 
смисловите центрове на детския живот – от дома към училището. Тази 
работа е същностно и практически „училищна“, а не домашна. Домашна 
работа е например измиването на съдовете за храна. Когато ученикът при-
ема училищната работа за домашна и тя му е принудително-нормативно 
предписание от страна на училището, тогава е лесно да се разместят плас-
товете съзнание за това какво означава дейно и действително участие в 
домашния живот. 

57. Към обезпечаването на „прозрачност“ и сигурност в училище се добавя 
и честата принуда за легитимация на входа на училището. За учениците 
тя често се осъществява чрез чип. Влизащият се „чипира“ пред система 
за сигурност и именно безлична електронна система го санкционира като 
отговорен или безотговорен, съвестен или нехаен ученик. Като пример за 
място, което все още функционално отстоява обстановка на личноотговор-
ни и творчески взаимоотношения, може да се посочи университетът „Све-
ти Климент Охридски“. Там все още влизаме, без да минаваме контрол на 
самоличността и да биваме компютърно записвани и регистрирани като 
„влезли-излезли“. Това неминуемо способства за академичнообразовате-
лен въздух, който е животворен и все още се диша леко.

58. Независимо дали е добронамерено, или не, такова „отнякъде“ наблюда-
ване лесно може да напомни на предложения от Бентам преди почти 350 
години проект „Паноптикум“ (букв. всенаблюдателница). Това е проект за 
затвор, в който само един човек наблюдава всички затворници. Затворни-



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

385

Изграждане на творческата личност...

ците не знаят това, но живеят с чувството, че са всенаблюдавани. Още Бен-
там е видял паноптикума като начин от едно място съзнателно да се влияе 
върху съзнанието на хора на друго място.

REFERENCES/ЛИТЕРАТУРА
Concise Oxford dictionary of English. (2008). Oxford: Oxford University Press.
Novak, V. (n.d.). Dossier pédagogique. “Le petit prince” d Antoine de Saint-

Exupéry. présenté et annoté par Mag. Verena Novak. Retrieved from http://
docplayer.fr/8570438-Dossier-pedagogique-le-petit-prince-d-antoine-de-
saint-exupery-presente-et-annote-par-mag-verena-novak.html

Robinson, K. (2011). Out of our minds. Capston Publ.
Robinson, K. & Aronica, L. (2014). The Element. New York: Penguin 

Books.
Robinson, K. (2018). Do schools kill creativity? Retrieved from https://

www.ted.com/talks/ken_robinson_says_schools_kill_creativity
Beshkov, I. (1981). Slovoto. Varna: Georgi Bakalov [Бешков, И. (1981). 

Словото. Варна: Георги Бакалов].
Bogdanov, B. (2006). Universitetat – osoben svyat na svoboda. Sofia: NBU 

[Богданов, Б. (2006). Университетът – особен свят на свобода. Со-
фия: НБУ].

Boyadzhieva, N. (2012). Izkustvo i vazpitanie. In Pedagogika (pp. 76 – 98). 
Sofia: Sv. Kliment Ohridski [Бояджиева, Н. (2012). Изкуство и възпи-
тание. In: Педагогика (pp. 76 – 98). София: Св. Климент Охридски].

Bachvarova, S. (1980). Priklyucheniyata na Filyo i Makenzen. Sofia: 
Narodna mladezh [Бъчварова, С. (1980). Приключенията на Фильо и 
Макензен. София: Народна младеж].

Dimitrov, L. (sast.) (2005). Teoria na vazpitanieto. Sofia: Askoni-izdat. 
[Димитров, Л. (съст.) (2005). Теория на възпитанието.  София: 
Аскони-издат]. 

Elyul, Zh. (1996). Unizenoto slovo. Sofia: Gal-Iko [Елюл, Ж. (1996). Уни-
зеното слово. София: Гал-Ико].

Ende, M. (1982). Momo (F. Filkova, Prev.). Sofia: Otechestvo [Енде, М. 
(1982). Момо (Ф. Филкова, Прев.). София: Отечество].

Komenski, J. (1992). Izbrani pedagogicheski proizvedenia. Sofia: BAN [Ко-
менски, Я. (1992). Избрани педагогически произведения. София: БАН].

Komenski, Ya. (2007). Velika didaktika. Sofia: BAN [Коменски, Я. (2007). 
Велика дидактика. София: БАН].

Kostova, S. (2012). Osnovni komponenti na sadarzhanieto na vazpitanieto. 
V: Pedagogika (pp. 134 – 163). Sofia: Sv. Kliment Ohridski [Костова, 
С. (2012). Основни компоненти на съдържанието на възпитанието.  
В: Педагогика (pp. 134 – 163). София: Св. Климент Охридски].



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

386

Йордан Банев

Levterova, B. (2016). Zdravno vazpitanie na detsata i podrastvashtite. V: 
S. Chavdarova-Kostova (ed.), Vazpitanieto (Sadarzhatelni i protsesualni 
izmerenia) (pp. 185 – 203). Sofia [Левтерова, Б. (2016). Здравно въз-
питание на децата и подрастващите. В: С. Чавдарова-Костова (ред.), 
Възпитанието (Съдържателни и процесуални измерения) (pp.  
185 – 203). София].

Ortega-i-Gaset, H. (1993). Buntat na masite. Sofia: Sv. Kliment Ohridski 
[Ортега-и-Гасет, Х. (1993). Бунтът на масите. София: Св. Климент 
Охридски].

Hegel, G. F. (2007). Koy misli abstraktno? (Kapriev, G. & Yotov, S., Prev.). 
Altera Akademika, (3), 9 – 13. [Хегел, Г. Ф. (2007). Кой мисли аб-
страктно? (Каприев, Г. & Йотов, С., Прев.). Алтера Академика, (3), 
9 – 13].

Hyoyzinha, Y. (2000). Homo Ludens. Sofia: Zahariy Stoyanov [Хьойзин-
ха, Й. (2000). Homo Ludens. София: Захарий Стоянов].

THE UPBRINGING OF THE CREATIVE PERSON AS A GOAL 
OF EDUCATION AND THE FORMS OF COMPULSION  
IN NORMATIVE EDUCATIONAL COMMUNICATION

Abstract. The present text proceeds from the concept of creative personality, 
which is defined by the creative talent intrinsic to every child. It is not related to a 
particular (artistic) activity, but to the primal capacity of every person to re-create 
themselves. From a pedagogical standpoint, such an assumption accepts that the 
upbringing of a person as a goal of instruction is conditioned by the nurturing of 
the creative gifts of the child. In school, group work requiers a group-appropriate 
approach, as well as the appropriation of regulative mechanisms by the system. The 
article describes some of them as functioning forms of compulsion, which disable 
the child to unfold its creative potential and contradict basic assumptions about 
education, which have remained unchanged from Antiquity to this day.

 Dr. Jordan Banev, Assoc. Prof.
National Music Academy “Prof. Pancho Vladigerov”

Sofia, Bulgaria
E-mail:  jbanev@mail.nma.bg


